
La conversion
au cœur de l’Évangile
L’annonce du royaume et l’appel à la conversion sont 
au cœur de la prédication du Christ et de son Église 1.

L’évangile selon saint Marc s’ouvre avec Jean, qui pro-
clame un baptême de conversion pour le pardon des 
péchés (cf. Mc 1, 4). Après avoir reçu ce baptême, Jé-
sus est poussé dans le désert par l’Esprit. Il commence 
alors à proclamer l’Évangile en Galilée :

		  « Les temps sont accomplis :
			   le règne de Dieu est tout proche.
		  Convertissez-vous et croyez à l’Évangile. »

			   Mc 1, 15

Le jour de la Pentecôte, à ceux qui ont été touchés par 
les paroles de Pierre et lui demandent ce qu’ils doivent 
faire, l’apôtre répond : Convertissez-vous, et que cha-
cun de vous soit baptisé au nom de Jésus Christ pour 
le pardon de ses péchés ; vous recevrez alors le don 
du Saint-Esprit (Ac 2, 38).

Première et seconde conversion

Jésus a lié le pardon des péchés à la foi et au baptême 
(cf. Mc 16, 15-16). Le baptême est le premier et le prin-
cipal sacrement du pardon des péchés : il nous unit au 
Christ mort et ressuscité pour que nous vivions une vie 
nouvelle (cf. Rm 6, 4). Lieu de la (première) conversion 
au Christ, il fonde notre existence chrétienne 2.

Synthèse sur le sacrement de pénitence et réconciliation

« Au nom du Père, et du Fils, et du Saint-Esprit,
je vous pardonne tous vos péchés »

Parler de réconciliation et de pénitence, pour les 
hommes et les femmes de notre temps, c’est in-
viter à retrouver, traduites dans leur langage, les 
paroles mêmes par lesquelles notre Sauveur et 
Maître Jésus Christ a voulu inaugurer sa prédica-
tion : « Convertissez-vous et croyez à l’Évangile », 
c’est-à-dire accueillez la joyeuse nouvelle de 
l’amour, de votre adoption comme fils de Dieu, et 
donc de la fraternité.

JEAN-PAUL II,
exhortation Reconciliatio et paenitentia, 1984, n° 1

Cependant, la vie nouvelle ne supprime pas la fragilité 
et la faiblesse humaines car la relation d’amitié avec 
Dieu peut être abîmée ou refusée : Ce trésor, nous le 
portons comme dans des vases d’argile (2 Co 4, 7). Ap-
pelés à la sainteté (cf. Mt 5, 48), nous entendons sans 
cesse retentir l’appel du Christ à la conversion.

Cette (seconde) conversion est un effort permanent, 
soutenu par la grâce, pour passer de la mort à la vie et 
retrouver la joie d’être sauvé (cf. Ps 51 [50], 14). Le Christ 
a institué le sacrement de pénitence et réconciliation 
(cf. Jn 20, 22-23) pour offrir une nouvelle possibilité de 
se convertir et retrouver la grâce du baptême 3.

1 Cf. CONCILE VATICAN II, constitution Sacrosanctum concilium, 1963, n° 9.
2 Cf. Catéchisme de l’Église catholique (CEC), n° 977, 1425-1426 ; Célébrer la pénitence 
et la réconciliation (Rituel), Chalet-Tardy, 1991, n° 10. On trouve un commentaire du 
Rituel ainsi que des propositions pour célébrer le sacrement avec les enfants dans : 
CNPL - CNER, Célébrer la réconciliation avec des enfants, Chalet-Tardy, 1999.
3 Cf. CONCILE VATICAN II, constitution Lumen gentium, 1964, n° 40 ; CEC, n° 1427-1429, 
1446, 1470.

Le sacrement
du baptême.

Vitrail de l’église
Notre-Dame

de l’Assomption
à Écharlens.

Henri Broillet, 1926.
(vitrosearch.ch)

		  « Si quelqu’un est dans le Christ,
			   il est une créature nouvelle.
		  Le monde ancien s’en est allé,
			   un monde nouveau est déjà né.
		  Tout cela vient de Dieu :
		  il nous a réconciliés
			   avec lui par le Christ,
		  et il nous a donné
			   le ministère de la réconciliation. »

			   2 Co 5, 17-18



2

Conversion, pénitence
et réconciliation dans l’Écriture
Dieu fait alliance avec l’humanité

Dès l’origine, Dieu se révèle et invite l’humanité à par-
tager sa propre vie : il appelle Abraham pour faire de 
lui un grand peuple ; il sauve Israël de l’Égypte et lui 
donne la Loi ; il forme son peuple par les prophètes 4.

Dans ce contexte d’alliance, le péché se manifeste 
comme une infidélité à Dieu et une transgression de 
la Loi de Moïse 5. L’alliance est rétablie par des rites 
pénitentiels (cf. 1 S 7, 2-6) et des pratiques qui expri-
ment le désir de conversion (jeûne, prière, usage de la 
cendre). Car Dieu est miséricordieux :

		  « Le Seigneur est tendresse et pitié,
			   lent à la colère et plein d’amour... »

			   Ps 103 [102], 8

La miséricorde exprime l’amour indéfectible de Dieu, 
malgré les infidélités de son peuple. L’Écriture décrit 
cet amour comme celui d’un père (cf. Pr 3, 11-12), d’une 
mère (cf. Is 66, 13) ou d’un époux (cf. Os 2, 21-22) 6.

Pour appeler son peuple à la conversion et rétablir 
l’alliance, Dieu envoie ses prophètes. Leur message 
vise d’abord la conversion du cœur : elle est le prin-
cipe et le moteur des œuvres extérieures de pénitence 
comme le jeûne, l’aumône ou la prière 7 :

		  « Revenez à moi de tout votre cœur,
			   dans le jeûne, les larmes et le deuil !
		  Déchirez vos cœurs
			   et non pas vos vêtements,
		  et revenez au Seigneur votre Dieu,
			   car il est tendre et miséricordieux... »

			   Jl 2, 12-13

4 Cf. CONCILE VATICAN II, Dei Verbum, 1965, n° 2-3 ; CEC, n° 54-64.
5 Cf. CEC, n° 401, 1849-1851.
6 Cf. JEAN-PAUL II, encyclique Dives in misericordia, 1980, n° 4 ; CEC, n° 218-220.
7 Cf. CEC, n° 1430.
8 Cf. CEC, n° 2055, 2067, 2069.
9 Cf. Rituel, n° 1 ; CEC, n° 64.
10 Cf. CEC, n° 368, 2563.

Dieu sauve son peuple de son péché

La conversion du cœur se traduit en actes. L’amour de 
Dieu implique de bâtir sa vie sur la justice et de servir 
le prochain (cf. Dt 6, 5 ; Lv 19, 18) 8 :

		  « Le jeûne qui me plaît, n’est-ce pas ceci :
		  faire tomber les chaînes injustes...
		  partager ton pain avec celui qui a faim,
		  accueillir chez toi les pauvres sans abri,
		  couvrir celui que tu verras sans vêtement,
			   ne pas te dérober à ton semblable ? »

			   Is 58, 6-7

Les prophètes font ainsi germer l’espérance d’une al-
liance nouvelle et éternelle, par laquelle Dieu rétablira 
définitivement les êtres humains dans son alliance et 
inscrira sa Loi dans leur cœur 9 :

		  « Voici quelle sera l’Alliance
			   que je conclurai avec la maison d’Israël...
		  Je mettrai ma Loi
		  au plus profond d’eux-mêmes ;
			   je l’inscrirai sur leur cœur... »

			   Jr 31, 33

Selon l’anthropologie biblique, le cœur est le 
centre de notre existence. C’est le « lieu » où nous 
trouvons notre unité et notre orientation, où nous 
nous décidons pour Dieu, où nous le rencontrons 
et entrons dans son alliance 10.

Dieu forme Israël
comme son peuple
en le sauvant de
l’esclavage en Égypte :
la traversée
de la mer Rouge.
Vitrail de l’église
St-Bernard de Menthon
à Plan-les-Ouates.
Paul Monnier, 1951.
(vitrosearch.ch)

Par les prophètes, Dieu forme son peuple dans 
l’espérance du salut, dans l’attente d’une alliance 
nouvelle et éternelle destinée à tous les hommes 
et qui sera inscrite dans les cœurs. Les prophètes 
annoncent une rédemption radicale du Peuple 
de Dieu, la purification de toutes ses infidélités, 
un salut qui incluera toutes les nations.

Catéchisme de l’Église catholique, n° 64



3

La prédication de
Jean le Baptiste.
Vitrail de l’église
St-Pierre à Fribourg.
Jean-Édouard
de Castella, 1944.
(vitrosearch.ch)

11 CEC, n° 1846.
12 Cf. CEC, n° 430-433, 1427-1429.
13 Cf. Dives in misericordia, n° 3 ; CEC, n° 543-546.
14 Cf. CEC, n° 545, 1443 ; Rituel, n° 4.
15 Cf. Dives in misericordia, n° 7-8 ; CEC, n° 601-605, 1362 ; Rituel, n° 2.
16 Cf. JEAN-PAUL II, exhortation apostolique Reconciliatio et pænitentia, 1984, n° 29 ; 
CEC, n° 981, 1444-1445 ; Rituel, n° 9.
17 Cf. CEC, n° 981, 1441-1445. Notons que chaque sacrement, à sa manière, est signe de 
pénitence et de réconciliation : voir Reconciliatio et pænitentia, n° 27.

Jésus appelle les pécheurs

L’annonce du pardon des péchés et du salut est 
au centre de l’Évangile. Jean le Baptiste s’en fait le 
porte-parole lorsqu’il paraît dans le désert : Il procla-
mait un baptême de conversion pour le pardon des 
péchés (Mc 1, 4).

L’appel à la conversion constitue une part essentielle 
de l’enseignement de Jésus : « L’Évangile est la révéla-
tion, en Jésus-Christ, de la miséricorde de Dieu pour 
les pécheurs »11 (cf. Ép 2, 4-5). Le nom de Jésus le signi-
fie, comme l’indique l’ange à Joseph 12 :

		  « Tu lui donneras le nom de Jésus
			   (c’est-à-dire : Le-Seigneur-sauve),
		  car c’est lui qui sauvera son peuple
			   de ses péchés. »

			   Mt 1, 21

Dans son enseignement, Jésus insiste sur la conver-
sion du cœur : réconciliation avec le frère, amour des 
ennemis, aumône, prière et jeûne en vérité, recherche 
de la pureté du cœur (cf. Mt 5-7). Par ses paraboles, 
Jésus illustre la miséricorde du Père : il invite ses dis-
ciples à le suivre pour entrer dans le Royaume 13.

L’évangéliste Luc relate ainsi les rencontres de Jésus 
avec les pécheurs : le publicain (5, 27-32), la femme 
pécheresse (7, 37-50), Zachée (19, 1-19), le bon larron 
(23, 39-43). Il souligne que Jésus les invite à la table 
du Royaume et les réintègre dans la communauté 14 :

		  « Je ne suis pas venu appeler des justes,
			   mais des pécheurs. »

			   Mc 2, 17

La baptême pour le pardon des péchés

La révélation de cet amour miséricordieux trouve son 
sommet dans le mystère pascal : Jésus donne sa vie en 
rémission des péchés (Mt 26, 28) ; il en laisse le mé-
morial dans le sacrement de l’eucharistie 15.

Après sa résurrection, Jésus souffle l’Esprit Saint sur 
ses apôtres et les envoie proclamer la conversion en 
son nom, pour le pardon des péchés (cf. Jn 20, 22-23 ; 
Lc 24, 46-47). Par l’Esprit Saint, l’œuvre de réconci-
liation accomplie en Jésus-Christ se poursuit dans 
l’Église 16.

Les successeurs des apôtres (les évêques) et ceux qui 
participent à leur ministère (les prêtres) remplissent 
cette mission en remettant les péchés par le baptême 
et la pénitence, sacrements de la rencontre avec la mi-
séricorde de Dieu. Par ce « ministère de la réconcilia-
tion » (2 Co 5, 18) exercé au nom du Christ, c’est Dieu 
lui-même qui agit 17.

		  « Voyant Jésus venir vers lui,
		  Jean déclara :
			   Voici l’Agneau de Dieu,
				    qui enlève le péché du monde. »

			   Jn 1, 29

Jésus-Christ est le visage de la miséricorde du 
Père. Le mystère de la foi chrétienne est là tout 
entier. Devenue vivante et visible, elle atteint son 
sommet en Jésus de Nazareth. Le Père, « riche 
en miséricorde » (Ép 2, 4), après avoir révélé son 
nom à Moïse comme « Dieu tendre et miséricor-
dieux, lent à la colère, plein d’amour et de véri-
té » (Ex 34, 6), n’a pas cessé de faire connaître 
sa nature divine de différentes manières et en de 
nombreux moments. Lorsqu’est venue la « pléni-
tude des temps » (Ga 4, 4), quand tout fut dispo-
sé selon son dessein de salut, il envoya son Fils 
né de la Vierge Marie pour nous révéler de façon 
définitive son amour.

FRANÇOIS, bulle Misericordiæ vultus, 2015, n° 1



4

La pénitence dans l’histoire
et la vie de l’Église
Baptême et pénitence

Dans l’Église primitive, on devient chrétien majoritai-
rement à l’âge adulte. Toute la vie chrétienne est vé-
cue sous le signe de la conversion : la pénitence est 
un exercice quotidien de la vie baptismale, dans l’at-
tente du retour du Christ 18.

La pratique pénitentielle est relativement discrète 
dans les sources des premiers siècles. Toutefois, la 
Didachè, le plus ancien texte chrétien en dehors du 
Nouveau Testament (seconde moitié du Ier siècle), 
mentionne déjà la confession des péchés et la récon-
ciliation avec les frères avant l’eucharistie dominicale.

Progressivement émerge une nouvelle question : 
comment être réconcilié avec Dieu si l’on a péché 
après avoir été baptisé ? À la lumière de l’Écriture, les 
Pères de l’Église distinguent alors le baptême, conféré 
une seule fois à la suite de la conversion initiale, et la 
pénitence, assimilée à une seconde planche de salut 19. 
Saint Ambroise de Milan (v. 339 - 397) dit de ces deux 
conversions qu’elles sont comme l’eau et les larmes : 
l’eau du baptême et les larmes de la pénitence 20.

Au IIIe siècle, la pénitence prend une forme publique. 
Le pécheur est admis dans l’ordre des pénitents durant 
une célébration présidée par l’évêque. Il accomplit sa 
pénitence par le jeûne, la prière et la participation aux 
liturgies pénitentielles. La réconciliation et la réadmis-
sion dans la communion ont lieu à la fin d’un temps 
plus ou moins long, en principe à la fin du Carême. 
Cette pénitence publique concerne les péchés graves. 
Très rigoureuse et non réitérable, elle pousse certains 
à attendre le seuil de la mort pour se réconcilier.

18 Sur l’histoire du sacrement, voir la bibliographie ainsi que : CEC, n° 1447-1448 ; CNPL 
- CNER, Célébrer la réconciliation avec des enfants, Chalet-Tardy, 1999, p. 21-23.
19 Cf. CEC, n° 1446.
20 Cité dans le CEC, n° 1429.
21 Cf. Reconciliatio et pænitentia, n° 30 ; CEC, n° 976, 1444-1445, 1485.

C’est en donnant l’Esprit Saint à ses apôtres que 
le Christ ressuscité leur a conféré son propre pou-
voir de pardonner les péchés : Recevez l’Esprit 
Saint. À qui vous remettrez ses péchés, ils seront 
remis ; à qui vous maintiendrez ses péchés, ils 
seront maintenus (Jn 20, 22-23). La tradition ca-
tholique reconnaît que c’est par ces paroles que 
le sacrement de pénitence a été principalement 
institué par le Christ 21.

Une évolution décisive

Au VIIe siècle, inspirés par la tradition monastique, les 
missionnaires irlandais répandent en Europe conti-
nentale une nouvelle forme de pénitence privée. 
Contrairement à la forme publique, cette pratique est 
réitérable et secrète : elle comprend la confession à 
un prêtre et la pénitence par le jeûne, l’aumône et la 
prière. Quant à la formule d’absolution par le confes-
seur, elle est attestée à partir du XIe siècle.

Dans les grandes lignes, c’est la forme de pénitence 
sacramentelle que l’Église pratique jusqu’à nos jours.

Deux symboles
du sacrement
de pénitence
sur un vitrail de
la crucifixion :
les clés de
saint Pierre
(voir page 7)
et une étole violette
(couleur de
la pénitence).
Vitrail de l’église
St-Loup à
Rueyres-les-Prés.
Yoki, 1964.
(Bernard Schubiger)

		  « Je te donnerai
			   les clés du royaume des Cieux :
		  tout ce que tu auras lié sur la terre
			   sera lié dans les cieux,
		  et tout ce que tu auras délié sur la terre
			   sera délié dans les cieux. »

			   Mt 16, 19



5

La pénitence dans la vie de l’Église

La pénitence désigne le regret du péché et la conver-
sion du cœur en vue du Royaume. Elle a son fonde-
ment dans le baptême, sacrement de la conversion 
(cf. Ac 2, 38). Elle est d’abord une œuvre de Dieu, qui 
tourne les cœurs vers lui 22 :

		  « Fais-nous revenir à toi, Seigneur,
			   et nous reviendrons. »

			   Lm 5, 21

Toute la vie chrétienne est pénitentielle, en progres-
sion continuelle pour vivre selon la vie nouvelle reçue 
au baptême (cf. Rm 6), en revenant sans cesse au Père 
qui nous a aimés le premier (cf. 1 Jn 4, 10), au Fils qui 
s’est livré pour nous (cf. Ga 2, 20), à l’Esprit Saint qui a 
été répandu abondamment en nos cœurs (cf. Tt 3, 6) 23.

La pénitence est authentique si elle se traduit en actes. 
L’Écriture et les Pères insistent sur le jeûne (conversion 
par rapport à nous-mêmes), l’aumône (par rapport aux 
autres) et la prière (par rapport à Dieu). On peut aussi 
citer les gestes de réconciliation, la correction frater-
nelle, les œuvres de miséricorde et de charité, etc. 24.

L’Église célèbre aussi la pénitence dans la liturgie. 
Chaque messe débute par un acte pénitentiel. Le di-
manche, surtout durant le temps pascal, ce rite peut 
être remplacé par l’aspersion d’eau, qui rappelle la di-
mension pénitentielle du baptême.

La pénitence est aussi célébrée durant l’année litur-
gique, et d’abord durant le temps du Carême, qui pré-
pare les catéchumènes et les baptisés à la célébration 
du mystère pascal 25.

Ces formes pénitentielles préparent et continuent 
le sacrement de pénitence et réconciliation, qui « en 
constitue le sommet et comme la clé de voûte. Pour 
produire pleinement ses fruits de conversion, le sa-
crement doit pouvoir s’appuyer sur les différentes pra-
tiques pénitentielles et se prolonger en elles. »26

22 Cf. Reconciliatio et pænitentia, 1984, n° 4 (le verbe latin pænitere peut être traduit 
par « se repentir ») ; CEC, n° 1432
23 Cf. Reconciliatio et pænitentia, n° 4 ; Rituel, n° 7, 12.
24 Cf. CEC, n° 1434-1439 ; Rituel, n° 8, 17.
25 Cf. Présentation générale du Missel romain, n° 51 ; Normes universelles de l’année 
liturgique et du calendrier, n° 27. L’Église indique aussi le vendredi comme jour de 
pénitence durant la semaine.
26 Rituel, n° 17.
27 Cf. Rituel, n° 5 ; Reconciliatio et pænitentia, n° 4 ; CEC, n° 1423-1424.

La parabole
du fils prodigue.
Vitrail de l’église
Notre-Dame
de l’Assomption
à Attalens.
Gaston Thévoz,
1942.
(vitrosearch.ch)

Comment appeler ce sacrement ? On peut l’appe-
ler « sacrement de la confession » car la confes-
sion des péchés en est un élément essentiel, ou 
« sacrement du pardon » puisque Dieu accorde 
son pardon par le ministère du prêtre.

L’expression « sacrement de pénitence » souligne 
la démarche personnelle et ecclésiale de conver-
sion, tandis que « sacrement de la réconciliation » 
indique que la réconciliation avec Dieu et avec 
l’Église est le fruit de la conversion.

Le rituel francophone combine ces deux der-
nières expressions en le nommant « sacrement 
de pénitence et réconciliation » 27.

Ceux qui s’approchent du sacrement de péni-
tence y reçoivent de la miséricorde de Dieu le 
pardon de l’offense qu’ils lui ont faite et du même 
coup sont réconciliés avec l’Église que leur pé-
ché a blessée et qui, par la charité, l’exemple, les 
prières, travaille à leur conversion.

CONCILE VATICAN II,
constitution dogmatique Lumen gentium, 1964, n° 11

		  « Pardonnez-vous mutuellement
			   si vous avez des reproches à vous faire.
		  Le Seigneur vous a pardonné :
			   faites de même.
		  Par-dessus tout cela,
		  ayez l’amour,
			   qui est le lien le plus parfait.
		  Et que,
			   dans vos cœurs,
		  règne la paix du Christ
		  à laquelle vous avez été appelés,
			   vous qui formez un seul corps. »

			   Col 3, 13-15



Le sacrement de pénitence
et réconciliation
Structure du sacrement

La conversion du cœur initie un chemin progressif pour 
adhérer au Christ et vivre en amitié avec lui. Elle unifie 
les quatre éléments que l’on reconnaît dans le sacre-
ment : trois actes du pénitent et un acte du ministre 28.

L’acte le plus important du pénitent est la contrition, 
c’est-à-dire le regret du péché et la résolution de ne 
plus le commettre. À la manière du fils prodigue reve-
nant vers son père (cf. Lc 15, 17-21), se reconnaître pé-
cheur est le principe indispensable du retour à Dieu et 
de la transformation à l’image du Christ (cf. Rm 8, 29).

De la contrition naît la confession des péchés. Dieu 
ne veut pas nous sauver sans nous : l’accueil de sa 
miséricorde appelle la confession, préparée par une 
relecture de vie à la lumière de la Parole de Dieu (exa-
men de conscience). Par son Esprit (cf. Jn 16, 7-8), Dieu 
éclaire notre péché et donne l’espérance du pardon 29 :

		  « Tel est le message
		  que nous avons entendu de Jésus Christ
			   et que nous vous annonçons :
		  Dieu est lumière ;
			   en lui, il n’y a pas de ténèbres....
		  Si nous reconnaissons nos péchés,
			   lui qui est fidèle et juste
		  va jusqu’à pardonner nos péchés
			   et nous purifier de toute injustice. »

			   1 Jn 1, 5.9

Le péché cause du tort au prochain. En toute jus-
tice, il faut faire ce qui est possible pour réparer (par 
exemple : restituer une chose volée). Il faut aussi faire 
ce qui est nécessaire pour retrouver la santé spirituelle 
et perdurer dans le bien (une prière, une offrande, un 
service, etc.). C’est ce que l’on appelle la satisfaction 
(ou pénitence). Donnée par le ministre, réalisée par le 
pénitent, elle dépend de la situation de chacun.

L’acte du ministre est l’absolution : « Au pécheur qui 
manifeste sa conversion au ministre de l’Église, Dieu 
accorde son pardon par le signe de l’absolution : ainsi 
le sacrement de pénitence trouve son accomplisse-
ment. »30 La formule d’absolution se trouve ci-contre.

28 Cf. Reconciliatio et pænitentia, n° 13, 31 ; CEC, n° 1450-1460 ; Rituel, n° 14-15.
29 Cf. CEC, n° 1847-1848.
30 Rituel, n° 15.
31 CEC, n° 1468.
32 Cf. CEC, n° 946-948 ; 1469 ; 1474-1477.
33 C’est-à-dire : sauf en cas d’impossibilité physique ou morale.

Effets du sacrement

Le fruit le plus précieux du pardon obtenu dans le sa-
crement de pénitence est la réconciliation avec Dieu. 
Elle se produit dans le secret du cœur du fils prodigue 
et retrouvé qu’est chaque pénitent, et lui apporte une 
véritable « résurrection spirituelle »31.

Puisque le péché blesse la communion fraternelle, 
ce sacrement réconcilie avec l’Église. Par la commu-
nion des saints, la sainteté d’un chrétien profite aux 
autres 32. Cet aspect ecclésial de la réconciliation est 
mis en évidence dans le Je confesse à Dieu.

La crucifixion
et les sept sacrements.
Carton pour un vitrail de
l’église St-Martin à Cugy.
Fortuné Bovard, 1907.

(vitrosearch.ch)

		  « Que Dieu notre Père
			   vous montre sa miséricorde ;
		  par la mort et la résurrection de son Fils,
			   il a réconcilié le monde avec lui
		  et il a envoyé l’Esprit Saint
			   pour la rémission des péchés :
		  par le ministère de l’Église,
			   qu’il vous donne le pardon et la paix.
		  Et moi, au nom du Père,
		  et du Fils, et du Saint-Esprit,
			   je vous pardonne tous vos péchés. »

	                   Formule sacramentelle (Rituel, n° 85)

6

La confession individuelle et intégrale est le seul 
mode ordinaire33 par lequel les fidèles ayant 
conscience d’avoir commis un péché grave se ré-
concilient avec Dieu et avec l’Église.

Rituel de la pénitence et de la réconciliation, n° 43



Célébration du sacrement

Le Rituel prévoit trois formes de célébration sacra-
mentelle 34 :

	la célébration individuelle ;

	la célébration communautaire avec confession et 
absolution individuelles, prévue lorsque les fidèles 
sont nombreux (par exemple avant Noël et Pâques, 
lors d’un pèlerinage, etc.) ;

	la célébration communautaire avec confession et 
absolution collectives, réservée aux cas de grave 
nécessité.

Le concile Vatican II a souligné l’importance de la Pa-
role de Dieu et de la dimension communautaire dans 
la célébration des sacrements 35. La deuxième forme le 
manifeste bien : les fidèles entendent ensemble la Pa-
role de Dieu avant de se confesser individuellement.

		  « La Parole de Dieu éclaire le croyant
		  pour lui faire discerner ses péchés,
		  l’invite à la conversion et à la confiance
			   en la miséricorde divine. »

	    Rituel de la pénitence et de la réconciliation, n° 29

Le Rituel rappelle les composantes de ce sacrement, 
« qui apparaissent tout au long de l’histoire comme 
constitutifs de la démarche chrétienne de réconci-
liation » 36 : l’accueil mutuel, l’écoute de la Parole de 
Dieu, la confession de l’amour de Dieu en même temps 
que du péché, l’accueil du pardon de Dieu.

Par ailleurs, le Rituel souligne que les célébrations non 
sacramentelles sont particulièrement souhaitables, 
notamment « dans le cadre de l’initiation des enfants à 
une démarche pénitentielle en Église » 37.

34 Cf. Reconciliatio et pæntentia, n° 32 ; CEC, n° 1480-1484 ; Rituel, n° 26-50.
35 Cf. Sacrosanctum concilium, n° 27, 51 ; Rituel, n° 29, 34, 36.
36 Rituel, n° 16.
37 Rituel, n° 51. Voir aussi les Orientations diocésaines sur l’initiation au sacrement de 
pénitence et réconciliation (2025).
38 Cf. CEC, n° 981-983, 1445.

La crucifixion
et les sept sacrements.
Carton pour un vitrail de
l’église St-Martin à Cugy.
Fortuné Bovard, 1907.

(vitrosearch.ch)

En célébrant le sacrement de la pénitence, le 
prêtre accomplit le ministère du Bon Pasteur qui 
cherche la brebis perdue, celui du Bon Samari-
tain qui panse les blessures, du Père qui attend 
le Fils prodigue et l’accueille à son retour... bref, le 
prêtre est le signe et l’instrument de l’amour mi-
séricordieux de Dieu envers le pécheur.

Catéchisme de l’Église catholique, n° 1465

Le vitrail ci-contre représente Jésus remettant les 
clés à l’apôtre Pierre, à la suite de sa confession 
de foi : Tu es Pierre, et sur cette pierre je bâtirai 
mon Église... Je te donnerai les clés du royaume 
des cieux : tout ce que tu auras lié sur la terre sera 
lié dans les cieux, et tout ce que tu auras délié 
sur la terre sera délié dans les cieux (Mt 16, 18-19).

La tradition catholique reconnaît dans cette pa-
role le fondement de la charge de lier et délier 
(réconciliation avec Dieu et avec l’Église), donnée 
au collège des apôtres, uni à Pierre (cf. Mt 18, 18). 
C’est ce que l’on appelle le « pouvoir des clés » : 
en répandant l’Esprit sur ses disciples, Jésus leur 
confie le ministère de la réconciliation 38.

Le Christ remet les clés
à saint Pierre (en haut), 
qui le renie avant le
chant du coq (en bas).
Vitrail de l’église
St-Othmar à Broc.
Yoki, 1959.
(vitrosearch.ch)

7



8

Comment se préparer à vivre ce sacrement ?
L’Esprit Saint éclaire notre vie (cf. Jn 16, 7-8) et nous donne l’espérance du par-
don. C’est donc dans la prière que nous nous préparons à recevoir le sacrement 
de la réconciliation. À la lumière de la Parole de Dieu, nous relisons notre vie 
par un examen de consience (ou examen du cœur), qui prépare la confession 39.

La Résurrection.
Vitrail de la chapelle St-Hubert à Prévondavaux.
Gaston Thévoz, 1941.
(vitrosearch.ch)

La confession désigne habituelle-
ment l’aveu des péchés. Cependant, 
ce mot signifie aussi proclamer, 
reconnaître, louer (par exemple : 
confesser sa foi) 40.

Le Rituel invite ainsi à confesser 
l’amour de Dieu en même temps 
que le péché 41. Cette démarche 
peut s’appuyer sur les psaumes, qui 
unissent souvent ces deux types de 
confessions :

« Rendez grâce au Seigneur :
il est bon ! Éternel est son amour !
Avec nos pères, nous avons péché,
	 nous avons failli et renié.
En Égypte, nos pères
ont méconnu tes miracles,
oublié l’abondance de tes grâces
	 et résisté au bord de la mer.
Mais à cause de son nom,
	 il les sauva,
pour que soit reconnue
	 sa puissance.
Alors ils croient à sa parole,
	 ils chantent sa louange. »

	 Ps 105 [106], 1, 6-8, 12

Saint Augustin (354-430) a com-
menté ce psaume en expliquant 
que la confession des péchés est 
aussi une confession de louange à 
cause de l’espérance du pardon 42.

Lorsqu’il était archevêque de Mi-
lan, le cardinal Carlo Maria Martini 
(1927-2012) invitait à vivre ce sacre-
ment comme un entretien péniten-
tiel en trois temps 43 :

	confession de louange :
	 ce pour quoi je suis reconnaissant 

à Dieu dans ma vie (= merci) ;

	confession de vie :
	 ce qui a blessé ma relation à 

Dieu, aux autres, à moi-même, à 
la création (= pardon) ;

	confession de foi :
	 je place mon cœur dans le cœur 

du Christ et lui confie ma foi en sa 
miséricorde (= s’il te plaît).

C’est dans cet esprit que, dans le 
parcours sacramentel, les enfants 
se préparent à vivre pour la pre-
mière fois ce sacrement 44.

Le sacrement de la réconcilia-
tion permet de faire une véri-
table expérience pascale, qui 
nous ouvre les yeux et nous 
fait nous écrier : « C’est le Sei-
gneur ! » (Jn 21, 7).

Cardinal Carlo Maria Martini,
Dieu te cherche, p. 113

39 Cf. CEC, n° 1454 ; Rituel, n° 27, 38.
40 Cf. CEC, n° 185.
41 Cf. Rituel, n° 16.
42 Cf. AUGUSTIN D’HIPPONE, Discours sur le psaume CV.
43 Cf. Carlo Maria MARTINI, Dieu te cherche, Saint-Au-
gustin, 2002, p. 109-113.
44 Sur le développement de la conscience de l’enfant et le 
sens du péché, voir : CNPL - CNER, Célébrer la réconcilia-
tion avec des enfants, Chalet-Tardy, 1999, p. 53-66, 83-87.

Ressources en ligne

Bibliographie (en dehors des références indiquées en notes)

CONGRÉGATION POUR LE CULTE DIVIN ET LA DISCIPLINE DES SACREMENTS, « Pour redécouvrir le rite de la pénitence », Notitiae 2015/2.
CONFÉRENCE DES ÉVÊQUES SUISSES, Note pastorale n° 2. Pénitence et sacrement de pénitence, mars 1982 (online : eveques.ch).
François-Xavier AMHERDT (dir.), S’ouvrir à la miséricorde, « Les Cahiers de l’ABC 6 », Saint-Augustin, 2018.
Angelo DI BERARDINO (dir.), Dictionnaire encyclopédique du christianisme ancien, Cerf, 1990.
Walter KASPER, La miséricorde. Notion fondamentale de l’Évangile. Clé de la vie chrétienne, « Theologia », Éditions des Béatitudes, 2015.
Xavier LÉON-DUFOUR (dir.), Vocabulaire de théologie biblique, Cerf, 20132.
Philippe-Marie MARGELIDON, De quelques vertus oubliées. Religion, chasteté, pénitence, « Patrimoines thomistes », Cerf, 2022.
Aimé-Georges MARTIMORT (dir.), L’Église en prière, t. 3 : Les sacrements, Desclée, 1984.
Jean-Philippe REVEL, La réconciliation, t. 5 du Traité des sacrements, Cerf, 2015.
Bernard SESBOÜÉ (dir.), Histoire des dogmes, t. 3 : Les signes du salut : les sacrements, l’Église, la Vierge Marie, Desclée, 1995.
« La miséricorde dans la Bible », Cahiers Évangile 178 (2016).
« Miséricorde et réconciliation », La Maison-Dieu 294 (2018).

Les citations bibliques sont tirées de la traduction liturgique de la Bible © AELF.


